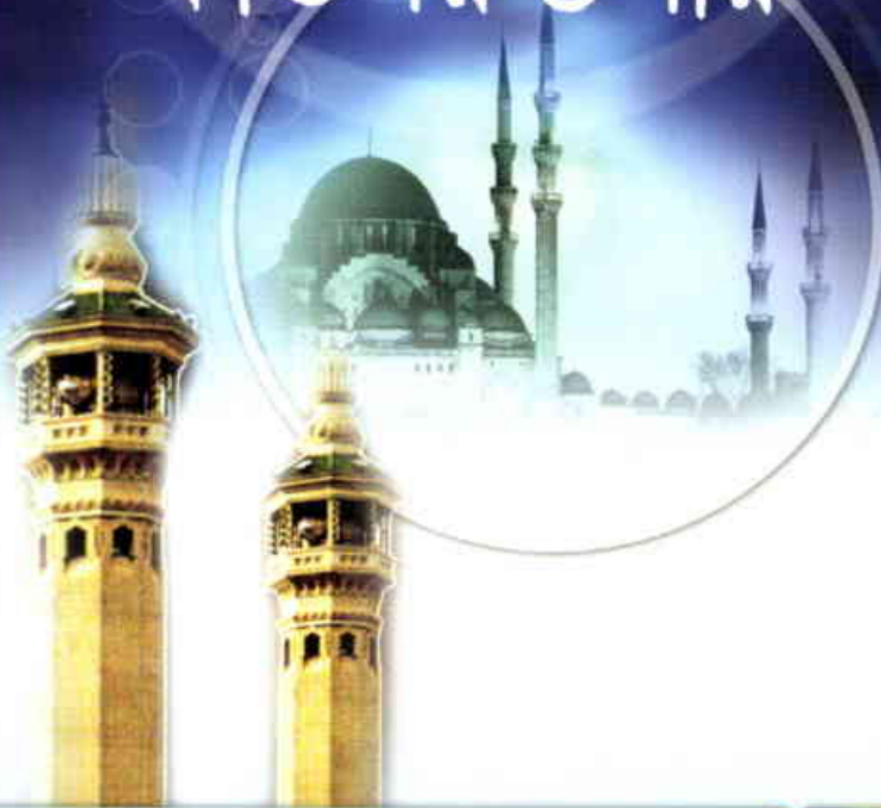


# দুনিয়ে অবিচল থাকার ক্রিয়েটিভ উপায়



The cooperative Office For Call & Guidance and  
Edification of Expatriates in North Riyadh

Tel.: 4704466 - 4705222



وسائل الثبات  
أعده وترجمه للغة البنغالية  
شعبة توعية الجاليات بالزلفي  
الطبعة الأولى: ١٤٢٦/٥ هـ.

ح شعبة توعية الجاليات بالزلفي، ١٤٢٥ هـ  
فهرسة مكتبة الملك فهد الوطنية أثناء النشر  
شعبة توعية الجاليات بالزلفي  
وسائل الثبات - باللغة البنغالية - الزلفي ١٤٢٥ هـ  
ص: سم ١٢ X ١٧  
ردمك: ٩٩٦٠-٨٦٤-٥٢-٩  
(النص باللغة البنغالية)  
١- العقيدة الإسلامية - أ العنوان  
ديوبي ٢٤٠

١٤٢٥/٧١٩

رقم الإيداع: ١٤٢٥/٧١٩  
ردمك: ٩٩٦٠-٨٦٤-٥٢-٩

الصف والإخراج: شعبة توعية الجاليات بالزلفي

## وسائل الثبات

### ଦ୍ୱାନେ ଅବିଚଳ ଥାକାର କତିପଯ ଉପାୟ

الحمد لله، نحمده ونستعينه ونستغفره، ونعود بالله من شرور أنفسنا،  
ومن سيئات أعمالنا، من يهدى الله فلا مضل له، ومن يضل فلا هادي  
له، وأشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له، وأشهد أنَّ محمداً عبده  
رسوله.

ପ୍ରକୃତ ମୁସଲିମେର ସବ ଥେକେ ବଡ଼ କାଜ ଓ ସୁମହାନ ବୈଶିଷ୍ଟ୍ୟ ହଲୋ ସ୍ଥିଯ ଦ୍ୱାନେର ଉପର ଅବିଚଳ ଥାକା। ନବୀ ମୁହମ୍ମଦ (ସାଲାଲାଲ୍ଲାହୁ ଆଲାଇହି ଅସା-ଲ୍ଲାମ)-ଏର ଆଦର୍ଶସମୁହେର ଯତ୍ନ ନେଇଯା। କୋନ ପ୍ରକାର ଦ୍ଵିଧା-ସନ୍ଦେହ ନା ଭୁଗେ ତାର ଅନୁସରଣ କରା ଏବଂ ଅଗ୍ନଳକ ସନ୍ଦେହେର ବାଧାହୀନ ପ୍ରବୃତ୍ତିର ଏବଂ ପ୍ରଚଲିତ ଫିତନାର ବଶୀଭୂତ ହେଁ ତାର (ଅନୁସରଣ) ଥେକେ ବିମୁଖ ନା ହେଇଯା। କାରଣ, ହକ୍କ ଓ ବାତିଲେର ମଧ୍ୟେ ସନ୍ଦିହାନ ହେଇଯା ଏବଂ ସୁମାବାସ୍ତ ସୁନ୍ନାତକେ ଧାରଣ କରାର ପର ଆବାର ତାଗ କରା, ଦୈମାନଦାରଦେର କାଜ ନୟ, ବରଂ ଏଟା କାଫେର ଓ ମୁନାଫେକ୍ର ପ୍ରକରିତିର ଲୋକଦେର କାଜ। ପବିତ୍ର କୁରାଅନେ ତାଦେର ଚରିତ୍ରେର କଥା ଏହି ବଲା ହେଁଛେ ଯେ, ତାଦେର କଥା ଓ କାଜେର ମଧ୍ୟେ ବଡ଼ ବିରୋଧ ଥାକେ ଏବଂ ପ୍ରତୋକ ଅବସ୍ଥା ତାରା ପଥେର ପରିବର୍ତ୍ତନ କରାତେ ଥାକେ। ମହାନ ଆଲ୍ଲାହ ବଲେନ.

﴿وَمَنِ النَّاسِ مَنْ يَعْبُدُ اللَّهَ عَلَى حَرْفٍ فَإِنَّ أَصَابَهُ خَيْرٌ أَطْمَانَ بِهِ وَإِنْ أَصَابَهُ فِتْنَةٌ أَنْقَلَبَ عَلَى وَجْهِهِ خَسِرَ الدُّنْيَا وَالآخِرَةَ ذَلِكَ هُوَ الْخُسْرَانُ الْمُبِينُ﴾ (الحج: ١١)

অর্থাৎ, “মানুষের মধ্যে কেউ কেউ দ্বিধা-দ্বন্দ্বে জড়িত হয়ে আল্লাহর ইবাদত করে। যদি সে কল্যাণ প্রাপ্ত হয়, তাহলে (তার মন হৃদয়) প্রশান্তি লাভ করে। আর যদি কোন পরীক্ষায় পড়ে, তবে পূর্বাবস্থায় ফিরে যায়। সে ইহকালে ও পরকালে ক্ষতিগ্রস্ত। এটাই প্রকাশ ক্ষতি”। (সুরা হাজ্জ: ১১)

সঠিক পথ ও মতকে আঁকড়ে ধরা এবং তার উপর অটল থাকা হলো, অতীব গুরুত্বপূর্ণ বিষয়সমূহের অনাতঙ্গ, যা অবলম্বন করা এবং এর (সত্য পথ ও মতের উপর কায়েম থাকার) জন্য চেষ্টা করা মুম্ভিনের অপরিহার্য কর্তব্য। এ দু’টি হলো সমুহ নিয়ামতের মধ্যে এমন বৃহত্তম নিয়ামত, যার জন্য কৃতজ্ঞতা জ্ঞাপন করা এবং যার যত্ন নেওয়া মানুষের উপর ওয়াজিব। আর আঁকড়ে ধরার অর্থ হলো, আল্লাহর আনুগত্য করা, তাঁর নির্দেশিত ফরয কাজ আদায় করা, তাঁর হারামকৃত জিনিস থেকে দূরে থাকা এবং এর উপর অবিচল থাকা। সুফিয়ান বিন সাক্হাফী থেকে বর্ণিত। তিনি বলেন, আমি বললাম, হে আল্লাহর রাসূল! আমাকে ইসলামের বাপারে এমন একটি কথা বলে দিন যে বিষয়ে আমি আপনি ছাড়া অন্য কাউকে জিজ্ঞাসা করবো না। রাসূল (সাল্লাল্লাহু আলাইহি অসাল্লাম) বললেন,

((فُلْ أَمْتُ بِاللَّهِ ثُمَّ أَسْتَقْمُ))

অর্থাৎ, “বলো, আমি আল্লাহর প্রতি ঈমান এনেছি তারপর এর উপর অবিচল থাক”। (মুসলিম) হাদীসে রাসূল সাল্লাল্লাহু আলাইহি অসাল্লাম-এর (দ্বীনের উপর) অনড় থাকার নির্দেশ দেওয়ার অর্থ হলো, এমন সোজা ও সরল রাস্তায় চলা, যাতে বক্রতা নেই বা বিরোধ নেই। আর

এটাই হলো প্রকৃতপক্ষে (সঠিক পথকে) আঁকড়ে ধরা। সুতরাং আঁকড়ে ধরার সার কথা হলো, প্রকাশে ও অপ্রকাশে আল্লাহর দ্বীনকে আঁকড়ে ধরা। সঠিক আকুন্দা-বিশ্বাসের উপর কায়েম থাকা। আল্লাহর ইবাদতকে আঁকড়ে ধরা। উভয় ব্যবহার ও সুন্দর চরিত্রকে আঁকড়ে ধরা। আদান-প্রদানের ব্যাপারেও উভয় পদ্ধতিকে আঁকড়ে ধরা। এই হলো পূর্ণাঙ্গ আঁকড়ে ধরা। জীবনের প্রতিটি ক্ষেত্রে সঠিক পদ্ধতি অবলম্বন করা। মসজিদে, কর্মক্ষেত্রে, বাজারে এবং ঘরে সর্বক্ষেত্রে সঠিক পথকেই ধরে থাকা। যেমন- মহান আল্লাহ বলেন,

﴿فُلِّ إِنَّ صَلَاتِي وَنُسُكِي وَمَحْيَايِ وَمَمَاتِي لِهِ رَبُّ الْعَالَمِينَ لَا شَرِيكَ لَهُ وَبِذَلِكَ أُمِرْتُ وَأَنَا أَوَّلُ الْمُسْلِمِينَ﴾ (الأنعام: ١٦٣- ١٦٤)

অর্থাৎ, “বলুন, আমার সালাত, নামায আমার কুরবানী এবং আমার জীবন-মরণ বিশ্বের প্রতিপালক আল্লাহর তনো। তার কেন অংশীদার নেই। আমি তারই আদিষ্ট হয়েছি এবং আমি প্রথম আনুগতশীল”। (সুরা আনআমঃ ১৬২- ১৬৩)

বান্দা যখন তাওবা করে আল্লাহর নির্দেশের যত্ন নেবে, তখন সে দেখবে যে, তার জীবন এক নতুন জীবনের দিকে ফিরে গেছে। আমোদ-প্রমোদের জীবনকে, পাপের ও (আল্লাহর) আতাসমর্পণকারী থেকে পলাতক জীবনকে এবং আল্লাহর অবাধাতার জীবনকে চিরতরৈ বিদায় দিয়ে সে আল্লাহর প্রতি ধারিত হয়েছে। এখন তার উচিত দ্বীয় নাফসের তন্ত্য এমন পরিবেশ সৃষ্টি করা, যা নতুন জীবনের সাথে সামঞ্জস্যপূর্ণ হবে এবং জীবনের তরীকা-পদ্ধতির মধ্যে বহু পরিবর্তন

আনা। কাজেই যে বই সে পড়তো, সে বইকে ইসলামী বই-এ পরিবর্তন করবে। অনেসলামী পত্র-পত্রিকাকে ইসলামী পত্র-পত্রিকার দ্বারা পরিবর্তন করবে। গান-বাজনা ইত্যাদির যে কাস্টে শুনতো, সে কাস্টকে ইসলামী কাস্টে পরিবর্তন করবে। এমন কি নির্দারণ পরিবর্তন করবে। তাই যদি সে বিলম্ব করে ঘুমাতো, এবার সে অবিলম্বে ঘুমাবে, যাতে ফজরের নামাযের জন্য জাগতে সক্ষম হয়। যে বন্ধু-বান্ধবরা তাকে বাতিল পথে পরিচালিত করতো, সে বন্ধু-বান্ধবদের পরিবর্তে এমন বন্ধু গ্রহণ করবে, যে তাকে নিয়ে নায়ের পথে চলবে এবং নায়ের উফর কায়েম থাকতে তাকে সাহায্য করবে। এইভাবে অন্যান্য জিনিসগুলিও পরিবর্তন করবে।

আল্লাহর দ্বীনের উপর অবিচল থাকাই হলো এমন একজন সত্তাবাদী মুসলিমের মূল লক্ষ্য, যে দ্রুত সংকল্প ও সততার সাথে সরল পথে চলতে চায়। যখন ফিতনা আধিকা লাভ করে এবং অন্যায় কাজে উদ্বৃদ্ধকরী জিনিস বিস্তার লাভ করে, তখন অনেকেই সঠিক পথ থেকে সরে পড়ে এবং অন্যায়ের দিকে ধাবিত লোকদের সংখ্যা বৃদ্ধি পায়। এদের মধ্যে কেউ তো ভয়ে সরে পড়ে, কেউ লোভে, আবার কেউ মুখ্যতার জন্য সরে পড়ে। ইদানীং তো প্রকৃত সতোর পরিবর্তন হয়ে গেছে, ধান-ধারণা পাল্টে গেছে, ফিতনা-ফ্যাসাদ আধিকা লাভ করেছে, প্রলুক্ককরী জিনিস একের পর এক আসতেই আছে, বিপথগামী হওয়া সহজ হয়ে গেছে এবং দুনিয়া তার ঝঁঝস্তুয়ী নিয়ামতের প্রতি নাফসকে হাতছানি দিয়ে ডাকছে। এই যুগে আমরা নবী করীম (সাল্লাল্লাহু আলাইহি আসাল্লাম)-এর সেই মরতাভরা নির্দেশনার বড়ই মুখ্যপেক্ষী, যে নির্দেশনা মুসলিমকে প্রতোক বাঁকা পথ থেকে এবং প্রতোক অন্যায়

থেকে দুরে রাখতে সহায় হবে। তিনি বলেছিলেন, “হে আল্লাহর বান্দারা, অবিচল থাকো”। (মুসলিম)

কষ্ট ও বিপদের সময় এবং রঙ্গ-তামাশায় ভরা দুনিয়া ও তার প্রলুককারী জিনিসের সামনে অবিচলতার পরিচয় দেওয়াই হলো, আল্লাহর সৎপথে প্রতিষ্ঠিত বান্দাদের নির্দর্শন বিশেষ। যারা জানে যে, ফিতনা তো মু’মিনদেরকে যাচাই-বাচাই করে। পক্ষান্তরে গাফেল ও আমোদ-প্রমোদে মন্তব্য করিদের জন্য তা ফিতনা (পরীক্ষা) হয়। দুঃখ-কষ্ট মু’মিনদেরকে তাদের ঈমান থেকে নড়তে পারে না। বরং দুঃখ-কষ্ট তাদের সঠিক পথের প্রতি পরিতৃষ্ঠ এবং তাদের চলার পথের উপর অবিচল থাকার গুরুত্বকে আরো বৃদ্ধি করে। মহান আল্লাহ বলেন,

﴿إِنَّمَا أَحَسِبَ النَّاسُ أَنْ يُنْهَىٰ كُوَافِرُهُمْ أَنْ يَقُولُوا آمَنَّا وَهُمْ لَا يُفْتَنُونَ ۚ وَلَقَدْ فَتَنَّا الَّذِينَ مِنْ قَبْلِهِمْ فَلَيَعْلَمَنَّ اللَّهُ الَّذِينَ صَدَقُوا وَلَيَعْلَمَنَّ الْكَاذِبِينَ﴾ (العنكبوت: ٣-١)

অর্থাৎ, “মানুষ কি মনে করে যে, ‘আর্মরা ঈমান এনেছি’ একথা বললেই অবাহতি পেয়ে যাবে এবং তাদেরকে পরীক্ষা করা হবে না? আমি তো তাদের পূর্ববর্তী লোকদেরকেও পরীক্ষা করেছি। আল্লাহ অবশাই জেনে নেবেন যারা সত্তাবাদী এবং নিশ্চয় জেনে নেবেন মিথ্যা-বাদীদেরকেও”। (সূরা আনকাবুতঃ ১-৩)

অবিচল থাকার অর্থ হলো, হেদায়েতের পথে ও দায়িত্ব পালনে অবাহতভাবে কায়েম থাকা, সব সময় নেকীর কাজে লেগে থাকা, ভাল কাজ বেশী বেশী করার প্রচেষ্টা করা, সব সময় এই আগ্রহ পোষণ করা যে, তার আজকের দিন গতদিনের চেয়ে উন্নত হোক এবং জাগামী

কাল আজকের দিনের চেয়ে উৎকৃষ্ট হোক। এইভাবে দিন যতই অতিবাহিত হতে থাকবে, ততই তাকে আখেরাতের নিকটতর করতে থাকবে। মানুষের উপর অনেক সময় এমন অনিবার্য পরিস্থিতি আসে, যাতে তার মনোবল দুর্বল হয়ে পড়ে। তবে মু'মিনের কাজ হলো স্বীয় নাফসের সাথে জেহাদ করা। তাকে নেক কাজে লেগে থাকার জন্য ধৈর্যশীল করে তুলা এবং কিয়ামতের দিনে তার যাতে সফলতা ও মুক্তি সেই জিনিসের প্রতি অগ্রগামী হওয়া। পৃত-পৰিত্র মহান আল্লাহ বলেন,

﴿يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا اصْبِرُوا وَصَابِرُوا وَرَابِطُوا وَاتَّقُوا اللَّهَ لَعَلَّكُمْ تُفْلِحُونَ﴾ (آل عمران: ২০০)

অর্থাৎ, “হে সৈমানদারগণ, ধৈর্য ধারণ করো এবং মোকাবেলায় দৃতা অবলম্বন করো। আর আল্লাহকে ভয় করতে থাকো যাতে তোমরা তোমাদের উদ্দেশ্য লাভে সমর্থ হতে পারো”। (সূরা আল-ইমরানঃ ২০০) তিনি অন্যত্র বলেন,

﴿سَابِقُوا إِلَى مَغْفِرَةٍ مِّنْ رَبِّكُمْ وَجَنَّةٌ عَرْضَهَا كَعَرْضِ السَّمَاءِ وَالْأَرْضِ﴾ (الحديد: من الآية ২১)

অর্থাৎ, “তোমরা সামনে ধাবিত হও তোমাদের পালনকর্তার ক্ষমা ও সেই জানাতের দিকে, যা আকাশ ও পৃথিবীর মত প্রশংস্ত”। (সূরা হাদিদঃ ২১) তবে মানুষের মনোবল যতই কমে যাক তবুও এর একটা নির্দিষ্ট ধাপ আছে, তার এই ধাপের নীচে নামা অথবা এই ধাপ অতিক্রম করা গ্রহণীয় হবে না। যদি পাপের কাজে তার পদস্থলন

ঘটেই যায়, তবে সে দেরী না করে প্রত্যাবর্তিত হবে এবং স্বীয় প্রতিপালকের নিকট তাওবা করবে। মহান আল্লাহর পবিত্র কুরআনে মুসলিম জীবনের অবিচলতার ও দৃঢ়তার বিভিন্ন চিত্র তুলে ধরেছেন। যাতে মুসলিম এই (অবিচল থাকার) বিষয়ের গুরুত্বকে উপলক্ষ করে এবং সালফে-সালেহীন তথা সাহাবায়ে কেরাম ও তাবেঙ্গনের অনুসরনীয় পথে ফিরে আসতে প্রচেষ্টা করে। কিছু পরিস্থিতি এমন আসে, যে সময় আল্লাহর দ্বিনের উপর অবিচল-অনড থাকা এবং নেক আমল করা অতীব গুরুতর হয়। যেমন- বর্তমানে যে সমাজে মুসলিমরা বসবাস করছে, সে সমাজের যা অবস্থা এবং বিভিন্ন প্রকারের ফিতনা ও অন্যায় কাজে উদ্বৃদ্ধকারী জিনিসের যে আগুনে তারা দগ্ধ হচ্ছে ও এমন সব প্রবৃত্তি ও সংশয়-সন্দেহের উৎপত্তি হয়েছে যে, তার কারণে দ্বিন অপরিচিত হয়ে পড়েছে। এই প্রতিকূল অবস্থায় যারা দ্বিনকে ধরে থাকে, তাদের দৃষ্টান্ত সতিই বিস্মায়কর। যেমন-রাসূল (সাল্লাল্লাহু আলাইহি অসাল্লাম) বলেন,

((يَأْتِيُ عَلَى النَّاسِ زَمَانٌ الْصَّابِرُ فِيهِمْ عَلَى دِينِهِ كَالْقَابِضِ عَلَى الْحَمْرِ))

অর্থাৎ, “মানুষের উপর এমন এক সময় আসবে, যে সময় তাদের মধ্যে যে দ্বিনকে ধরে থাকবে তাকে সেই বাক্তির মত ধৈর্যশীল হতে হবে, যার হাতে থাকে জুলন্ত অঙ্গার’। (তিরমিয়ী ১৮৪৪/হাদীসটি সহী। দ্রষ্টব্যঃ সহী সুনানে তিরমিয়ী ২২৬০) আর জ্ঞানী বাক্তিদের নিকট এ বাপারে কোন সন্দেহ নেই যে, আজকের মুসলিমের দ্বিনের উপর কায়েম থাকার উপায়-উপকরণের প্রয়োজন সালাফের যুগের মুসলিম ভাইয়ের প্রয়োজনের চেয়ে অনেক অনেক বেশী। সেই সাথে

এই উপায়-উপকরণকে বাস্তবরূপ দেওয়ার বাস্তুত প্রচেষ্টারও অনেক দরকার। কারণ, যামানা ফিতনা ও ফাসাদের, ভাত্তের অভাব এবং সাহায্য-সহযোগিতাকারী দুর্বল ও সংখায় খুবই স্বল্প।

## দ্বীনের উপর অবিচল থাকার কতিপয় উপায়-উপকরণ

মহান আল্লাহর আমাদের প্রতি বড় দয়া ও অনুকর্ম্ম্পা এই যে, তিনি আমাদের জন্য তাঁর মহান গ্রন্থে এবং তাঁর নবীর বানী ও তাঁর জীবনীতে দ্বীনের উপর কায়েম থাকার অনেক উপায়-উপকরণের কথা বর্ণনা করে দিয়েছেন। নিম্নে এই উপায়-উপকরণগুলো কিছু তুলে ধরা হচ্ছেঃ

### ১। কুরআনের প্রতি মনোযোগী হওয়াঃ

মহান এই কুরআনই হলো দ্বীনের উপর কায়েম থাকার প্রথম উপায় ও ওসীলা। যে কুরআনকে শক্ত করে ধারণ করবে, তাকে আল্লাহ রক্ষা করবেন। যে কুরআনের অনুসরণ করবে, তাকে আল্লাহ মুক্তি দান করবেন। এবং যে কুরআনের প্রতি আহবান জানাবে, তাকে সঠিক ও সরল পথ প্রদর্শন করা হবে। আল্লাহ তা'আলা পবিত্র কুরআনকে পর্যায়ক্রমে অবতীর্ণ করার উদ্দেশ্য সম্পর্কে বলেছেন। আর তা হলো, অন্তঃকরণকে মজবুত করা। তাই মহান আল্লাহ কাফেরদের প্রতিবাদের খন্ডন করে বলেন,

﴿وَقَالَ الَّذِينَ كَفَرُوا لَوْلَا نُزِّلَ عَلَيْهِ الْقُرْآنُ جُلَّهُ وَاحِدَةً كَذَلِكَ لِتُبَتَّبَ بِهِ فُؤَادُكُمْ وَرَتَّلْنَاهُ تَرْيِيلًا، وَلَا يَأْتُونَكُمْ بِمَثِيلٍ إِلَّا جِئْنَاكُمْ بِالْحُقْقَ وَأَحْسَنَ تَفْسِيرًا﴾

(الفرqan: ৩২-৩৩)

অর্থাঃ “কাফেররা বলে, তাঁর প্রতি সমগ্র কুরআন একদফায় অবর্তীর্ণ হলো না কেন? আমি এমনিভাবে অবর্তীর্ণ করেছি এবং ক্রমে ক্রমে আবৃত্তি করেছি আপনার অন্তঃকরণকে মজবুত করার জন্য। তারা আপনার কাছে কোন সমস্যা উপস্থাপিত করলেই আমি আপনাকে তার সঠিক উত্তর ও সুন্দর ব্যাখ্যা দান করি”। (সূরা ফুরক্কানঃ ৩২-৩৩) কুরআন অন্তঃকরণের সুদৃঢ়তার উৎস হওয়ার কারণ কি?

\* কারণ, কুরআন ঈমানের জন্ম দেয় এবং প্রভুর সাথে মানুষের সম্পর্ক-কে বলিষ্ঠ করে।

\* কুরআন সেই সব আপত্তি খস্তন করে, যা ইসলামের শক্র কাফের ও মুনাফক্করা উৎপান করে থাকে।

\* কুরআন মুসলিমকে নায়-নিষ্ঠাবান বানায় এবং এমন সঠিক শিক্ষায় শিক্ষিত করে, যা তাকে সতাকে চিনার উপযোগী বানায় এবং পথের নির্ভুল হওয়ার বাপারে প্রত্যায়ী করে তুলে।

## ২। জ্ঞানার্জন করাঃ

জ্ঞানহীন বাক্তি রাতের ঘোর অন্ধকারে চলাফিরাকারীর নায়। আর যে অন্ধকারে চলে, সে বিপদে পড়ে। অনেক সময়সে তার পথে আঘাতও পায়, কিন্তু অনুভব করে না। জ্ঞানহীন বাক্তির অবস্থাও অনুরূপ। সহজেই সে সন্দেহ অথবা প্রবৃত্তির বশীভূত হয়ে অন্যায় ও পাপাচারে উদ্বৃদ্ধকারী জিনিসে পতিত হয়ে পড়ে। জ্ঞান অন্নেষণকারীর নিচে বর্ণিত জিনিসগুলোর প্রতি যত্নেওয়া অতীব জরুরীঃ-

\* আল্লাহর জন্ম নিয়তকে নিষ্ঠাপূর্ণ করা।

\* জ্ঞানার্জন করার লক্ষ্য হবে স্বীয় নাফস থেকে মুর্খতা দূরীকরণ।

- \* জ্ঞানজ্ঞন করার উদ্দেশ্য হবে মুসলিম উম্মার মধ্য থেকে মুখ্যতা দ্বীরীকরণ।
- \* জ্ঞানজ্ঞন করার লক্ষ্য হবে ইসলামী শরীয়তের সংরক্ষণ করা এবং ইসলামের হয়ে প্রতিবাদ করা।
- \* জ্ঞানজ্ঞনের উদ্দেশ্য হবে সঠিক ইসলামী আকৃতিদার প্রচার-প্রসার করা।

### ৩। আল্লাহর বিধি-বিধান ও নেক আমলের যত্ন নেওয়াঃ

মহান আল্লাহ বলেন,

(يُبَشِّرُ اللَّهُ الَّذِينَ آمَنُوا بِالْقَوْلِ الثَّابِتِ فِي الْحَيَاةِ الدُّنْيَا وَفِي الْآخِرَةِ وَيُبَشِّرُ اللَّهُ الظَّالِمِينَ وَيَفْعُلُ اللَّهُ مَا يَشَاءُ) (ابراهিম: ২৭)

অর্থাৎ, “আল্লাহ তা’আলা মু’মিনদেরকে সুদৃঢ় বাকা দ্বারা মজবুত করেন। পার্থিব জীবনে এবং পরকালে। আর আল্লাহ যানেমদেরকে পথভ্রষ্ট করেন। আল্লাহর যা হচ্ছা তা করেন”। (সুরা ইবরাহীম: ২৭) পার্থিব জীবনে তাদেরকে ভাল রাখেন ও সৎকর্ম করার তোষীকৃ দান করেন এবং পরকালে অর্থাৎ, কবরে যখন ফেরেশতাদ্বয় তাদেরকে তাদের প্রতিপালক, দ্বীন এবং তাদের নবী সম্পর্কে জিজ্ঞাসা করেন, তখন তারা সঠিক উত্তর দানে সক্ষম হয়। মহান আল্লাহ অনাত্র বলেন,

(وَلَوْ أَنَّهُمْ فَعَلُوا مَا يُوَعَظُونَ بِهِ لَكَانَ خَيْرًا لَّهُمْ وَأَشَدَّ تَشْيِتاً) (النساء: من الآيات ৬৬-৬৮)

অর্থাৎ, “যদি তারা তাই-ই করে, যা তাদের উপদেশ দেওয়া হয়, তবে তা অবশাই তাদের জন্য উক্তম এবং তাদেরকে নিজের ধর্মের উপর সুদৃঢ় রাখার জন্য তা উক্তম হবে”। সুরা নিসাঃ ৬৬) অর্থাৎ, তারা (মু’মিনরা) হক্কের উপর সুদৃঢ় থাকতে পারবে। আর এটা (মু’মিনদের হক্কের উপর অনড় থাকার বাপার) পরিষ্কার। কেননা, নেক আমল তাগকারী অলসদের থেকে এটা আশা করা যায় না যে, তারা ফিতনার প্রাদুর্ভাবের সময় (দ্বিনের উপর) অবিচল থাকতে পারবে। হ্যাঁ, যারা দ্বিমান এনে নেক আমল করে তাদেরকে তাদের প্রভু সুদৃঢ় রাখবেন। এই কারণেই রাসূল (সাল্লাল্লাহু আলাইহি অসাল্লাম) একটানা সৎকর্ম করে যেতেন। আর অবাহত কৃত আমলই ছিলো তাঁর নিকট প্রিয়, যদিও তা স্বল্প হতো।

৪। আব্বিয়াদের ঘটনাবলী সম্পর্কে চিন্তা-ভাবনা করা এবং উপদেশ গ্রহণের লক্ষ্যে উহু গভীর মনোযোগে অধ্যয়ন করাঃ  
এর প্রমাণ হলো মহান আল্লাহর বাণী,

﴿وَكَلَّا نَقْصُ عَلَيْكَ مِنْ أَنْبَاءِ الرُّسُلِ مَا نُبَثِّتُ بِهِ فُؤَادَكَ وَجَاءَكَ فِي هَذِهِ الْحُرُّ  
وَمَوْعِدَةُ وَذِكْرِي لِلْمُؤْمِنِينَ﴾ (হো: ১২০)

অর্থাৎ, “আর রাসূলগণের সব বৃত্তান্তই তোমাকে বলেছি, যদ্দুরা তোমার অন্তরকে মজবুত করছি। আর এর মাধ্যমে তোমার নিকট মহাসতা এবং দ্বিমানদারদের জন্য নসীহত ও স্বার্গীয় বিষয়বস্তু এসেছে”। (সুরা হুদঃ ১২০) কুরআনের এই আয়াতগুলো রাসূল (সাল্লাল্লাহু আলাইহি অসাল্লাম)-এর যুগে খেল-তামাশা ও চিন্তিবিনোদনের

জন্য অবতীর্ণ হয়’ নিবরং এগুলো অবতীর্ণ হয়েছে এক মহান উদ্দেশ্যে। আর তা হলো, রাসূল (সাল্লাল্লাহু আলাইহি অসাল্লাম)-এর ও মু’মিনদের অন্তরসমূহকে সুদৃঢ় করা।

#### ৫। দুআ করাঃ

আল্লাহর মু’মিন বামাদের এটাই গুণ যে, তাঁরা আল্লাহর শরণাপন্ন হয়ে তাঁরই নিকট প্রার্থনা করেন, যেন তিনি তাঁদেরকে অবিচল রাখেন। আর দৃঢ়তা অর্জনের জন্য দুআ হলো গুরুত্বপূর্ণ উপায়সমূহের অন্যতম উপায়। আর এ বাপারে পঠনযোগ্য দুআগুলির মধ্যে হলো,

﴿رَبَّنَا لَا تُرْغِبْنَا بَعْدَ إِذْ هَدَيْنَا﴾ (آل عمران: من الآية ٨٤)

অর্থাৎ, “হে আমাদের পালনকর্তা! সরল পথ প্রদর্শনের পর তুমি আমাদের অন্তরকে সত্তা লংঘনে প্রবৃত্ত করো না”। (সূরা আল-ইমরানঃ ৮)

﴿رَبَّنَا أَفْرَغْ عَلَيْنَا صَبْرًا وَبَتْ أَقْدَامًا﴾ (البقرة: من الآية ٢٥٠)

অর্থাৎ, “হে আমাদের পালনকর্তা! আমাদের মনে শৈর্য সৃষ্টি করে দাও এবং আমাদেরকে দৃঢ়পদ রাখো”। (সূরা বাক্সারাঃ ২৫০) আর রাসূল (সাল্লাল্লাহু আলাইহি অসাল্লাম) খুব বেশী বেশী করে এই দুআটি করতেন,

((يَا مُقْلِبَ الْقُلُوبِ ثَبِّ قَلْبِيْ عَلَى دِينِكَ)) رواه الترمذى

অর্থাৎ, “হে অন্তরসমূহের পরিবর্তনকারী! আমার অন্তরকে তোমার দ্বীনের উপর সুদৃঢ় করে দাও”। (তিরঞ্জিয়া/হাদীসটি সহী। দ্রষ্টব্যঃ সহী

সুনানে তুরমিয়ী ২১৪০)

### ৬। আল্লাহর যিক্র করাঃ

খুব বেশী বেশী আল্লাহর যিক্র করা (দ্বীনের উপর) অবিচল থাকার মাধ্যমসমূহের বড় উপকারী মাধ্যম। আর আল্লাহর যিক্র মু'মিনদের মনোবল উচ্চ করতে চরম প্রতিক্রিয়াশীল হয়। কারণ, আল্লাহর যিক্রের দ্বারা এমন শক্তির সাথে সংযোগ সৃষ্টি হয়, যে শক্তি সর্বদা জয়ী।

### ৭। মুসলিমের সঠিক পথে চলতে আগ্রহী হওয়ং

অর্থাৎ, সে দ্বীনকে ভালভাবে বুঝাবে এবং তা (দ্বীন) কিতাব ও সুন্নাহ থেকে গ্রহণ করবে। দ্রাব্দ মতাদর্শ এবং বিভ্রান্তকর আক্লীদা-বিশ্বাস থেকে বেঁচে থাকবে। ইর্বায বিন সারিয়া (রাঃ) থেকে বর্ণিত হাদীসে রাসূল (সাল্লাল্লাহু আলাইহি অসাল্লাম) বলেছেন,

((وَإِنَّمَا مَنْ يَعْمَلُ مِنْكُمْ بَعْدِي فَسَيَرَى اخْتِلَافًا كَثِيرًا، فَعَلَيْكُمْ بِسْتَنْتِي وَسَنَةُ  
الْخُلُفَاءِ الرَّاشِدِينَ الْمَهْدِيِّينَ، تَمَسَّكُوا بِهَا، وَاعْصُوْا عَلَيْهَا بِالْتَّوَاجْدِ، وَإِيَّاكُمْ  
وَمَحْدُثَاتِ الْأَمْوَارِ، فَإِنَّ كُلَّ مُحْدَثَةٍ بَدْعَةٌ، وَكُلُّ بَدْعَةٍ ضَلَالٌ)) أَخْرَجَهُ أَحْمَدُ

فِي مسندِهِ، أَبُو دَاوُدَ، وَالترْمِذِيُّ، وَابْنِ ماجَةَ فِي سَنْتِهِمْ يَاسِنَادِ صَحِيحٍ

অর্থাৎ, “আর আমার পর তোমাদের কেউ জীবিত থাকলে সে বহু মতভেদ দেখতে পাবে। তখন আমার সুন্নত এবং হেদায়াতপ্রাপ্ত খোলা-ফায়ে রাশেদীনের সুন্নত অনুসরণ করা হবে তোমাদের অপরিহার্য কর্তব্য। এই সুন্নতকে খুব মজবুত করে দাঁত দিয়ে চেপে ধরবে। আর দ্বীনে নতুন উদ্ভাবিত বিষয়সমূহ থেকে বিরত থাকবে। কেননা, (দ্বীনে) প্রতোক নব উদ্ভাবিত জিনিসই হচ্ছে বিদ'আত। আর প্রতোক

বিদ'আতই ভষ্টতা"। (হাদীসটি ইমাম আহমদ তাঁর মুসনাদে এবং ইঘাম আবু দাউদ, ইমাম তিরমিয়ী ও ইমাম নাসায়ী তাঁদের সুনান প্রচ্ছে সহীহ সনদে বর্ণনা করেছেন।)

### ৮। ক্রমানুযায়ী সচেতনপূর্ণ ইমানী ও ইল্মী তারবিয়াতও (দ্বীনে) অবিচল থাকার উপাদানসমূহের অন্যতম মৌলিক উপাদানঃ

এই তারবিয়াতই অন্তরকে জীবিত করে এবং তাতে ভয়, আশা এবং আল্লাহর প্রতি ভালবাসার জন্ম দেয়। 'ইল্মী তারবিয়াত' বলতে এমন তারবিয়াত বুঝায়, যা সঠিক দলীলের উপর প্রতিষ্ঠিত হবে এবং যা অন্ধ অনুসরণ ও কারো দাসত স্বীকার করার বিপরীত হবে। 'সচেতনপূর্ণ তারবিয়াত' হলো, এমন তারবিয়াত, যা অপরাধীদের পথে পরিচালিত করবে না এবং যে তারবিয়াত ইসলামের শক্রদের অভিসন্ধি সম্পর্কে জ্ঞাত করাবে এবং বাস্তব সম্পর্কে বুঝাবে। 'ক্রমানুযায়ী তারবিয়াত' হলো, মুসলিম তার শক্তি ও সাধানুযায়ী পার্যায়ক্রমে এই তারবিয়াত গ্রহণ করবে। এই তারবিয়াত পূর্বপ্রস্তুতি ও তাড়াহুড়া এবং সর্বনাশী লাফ-ঝাপের তারবিয়াতের সম্পূর্ণ বিপরীত। আর এই তারবিয়াতের যত্ন শিশুকাল থেকেই নেওয়া অপরিহার্য। কেননা, ছোটকালে যুবকদের মন থাকে উর্বর এবং তাদের অন্তর হয় পরিষ্কার। এই সময়ে তাদেরকে প্রশংসনীয় অভাসে অভাস্ত করানো এবং সুন্দর গুণে গুণান্বিত করানো খুবই সহজ হয়। তবে শর্ত হচ্ছে এই তারবিয়াত কোন প্রকারের অবজ্ঞা ও বাড়াবাঢ়ি ছাড়াই মানবিক প্রয়োজনসমূহ এবং উহার দাবীসমূহের অনুযায়ী হতে হবে।

(দ্বীনের উপর) অবিচল থাকার বিষয়সমূহের মধ্যে এই (ইমানী ও

ইল্মী) তারবিয়াতের বিষয়টার গুরুত্ব আরো বেশী করে অনুধাবন করার জন্য চলুন আমরা নবী করীম (সাল্লাল্লাহু আলাইহি অসাল্লাম)-এর পরিত্র জীবনীর দিকে একবার ফিরে গিয়ে নিজেদেরকেই জিজ্ঞেস করি যে, মকায় অতোচার ও উৎপীড়নের সময় নবী করীম (সাল্লাল্লাহু আলাইহি অসাল্লাম)-এর সাহাবীগনের সুদৃঢ় থাকার উৎস কি ছিলো? এটা কি সম্ভব যে, তাদের অবিচলতা নবী করীম (সাল্লাল্লাহু আলাইহি অসাল্লাম)-এর নবুওয়াতী জ্যোতি থেকে গভীর তারবিয়াত ছাড়াই ছিলো? দৃষ্টান্তস্বরূপ একজন সাহাবী খাদ্বাব বিন আরাত (রাঃ) এর কথাই ধরুন। তাঁর মনিব লোহার সিক উত্পন্ন করতো, যখন তা লাল অঙ্গার হয়ে যেতো, তখন তা তাঁর উলঙ্গ পিঠে ফেলে দিতো। তাঁর পিঠ থেকে চারি নিঃসৃত হয়ে হয়ে এই অঙ্গার নিবে যেতো। কোন্ জিনিস তাঁকে এই নির্মম অতোচারে শৈর্য ধারণের প্রেরণা যুগিয়েছিলো? অনুরূপ বিলাল (রাঃ), কোন্ জিনিস তাঁকে উত্পন্ন রৌদ্রে ভারী পাথরের নীচে এবং অকথা নির্যাতনের সামনে আটল থাকার শক্তি সঞ্চার করে ছিলো? এইভাবে সুমায়া, তাঁর ছেলে ও তাঁর স্বামী, নির্যাতিত হওয়া সম্বেদেও কোন্ জিনিস তাঁদেরকে অনড থাকার উপরে উৎসাহ দান করে ছিলো? যদি সেখানে ঈশ্বানকে গভীরতা দানকরী এবং উহাকে অন্তরে সুপ্রতিষ্ঠিতকারী মজবুত তারবিয়াত না হতো? (তাহলে কি তাঁরা এরূপ অবিচল থাকতে সম্ভব হতেন?)

#### ১। অনুসরনীয় তরীকার উপর আস্থা রাখাঃ

নিঃসন্দেহে মুসলিম যে পথে প্রতিষ্ঠিত, সে পথ সঠিক হওয়ার বাপারে সে যত বিশ্বাসী-প্রতয়ী হবে, তার অবিচলতা তার থেকেও আরো শক্তিশালী হবে। আর এই বিশ্বস্ততা অর্জন করার উপায় নিম্নরূপঃ-

\* এই অনুভূতি আনা যে, সে যে সরল ও সোজা পথে প্রতিষ্ঠিত, সে পথেই প্রতিষ্ঠিত ছিলেন নবীগণ, সত্যবাদীগণ, আলেমগণ এবং শহীদ ও সংলোকগণ। এইভাবে আপনার একাকিত্তাব দুরীভূত হয়ে যাবে এবং সঙ্গহীনতার ভাব সমঙ্গতায় ও দুশ্চিন্তার ভাব আনন্দ-প্রফুল্লতায় পরিবর্তন হয়ে যাবে। কেননা, আপনি অনুভব করবেন যে, তাঁরা সকলেই আপনার পথের ও মতাদর্শের সঙ্গী-সাথী।

\*এই অনুভূতি আনা যে তোমাকে মহান আল্লাহই মনোনীত করেছেন। আল্লাহ তা'আলা বলেন,

﴿فُلِّ الْحَمْدُ لِلَّهِ وَسَلَامٌ عَلَىٰ عِبَادِهِ الَّذِينَ اصْطَفَىٰ﴾ (النمل: من الآية ٥٩)

অর্থাৎ, “বলো, সকল প্রশংসাই আল্লাহর এবং শান্তি তাঁর মনোনীত বান্দাগণের প্রতি”। (সূরা নামালঃ ৫৯)

\* তোমার অনুভূতি কি হবে এই মনে করে যে, আল্লাহ যদি তোমাকে কাফের ধর্মদ্রেষ্টি করে সৃষ্টি করতেন, অথবা বিদ' আতের প্রতি আহান-কারী কিংবা দুষ্ট-দুরাচার বানাতেন?

\* আপনার কি মনে হয় না যে, আপনাকে আল্লাহর মনোনীত করা এবং সঠিক তরীকার উপর আপনাকে প্রতিষ্ঠিত করাই-যা নবী করীম (সাল্লাল্লাহু আলাইহি অসাল্লাম) ও তাঁর সাহাবীদের তরীকা হলো আপনার সঠিক পথ ও মতের উপর অবিচল থাকার উপাদানসমূহের অন্তর্ভুক্ত?

১০। আল্লাহর (দ্বিনের) প্রতি দাওয়াতী কাজে শ্রম দেওয়াঃ নাফ্সকে কোন কিছুতে লাগিয়ে না রাখালে তা নষ্ট হয়ে যায়। অনুরূপ

নাফসের প্রকৃতি হলো, তাকে যদি আপনি (ভাল কাজে) বাস্ত না রাখেন, তাহলে সে আপনাকে পাপের কাজে বাস্ত রাখবে। আর ঈমান তো পুণ্যময় কাজের দ্বারা বাড়ে এবং পাপের দ্বারা তা হাস পায়। আর নাফসকে বাস্ত রাখার সব থেকে বড় সুযোগ হলো, তাকে আল্লাহর প্রতি দাওয়াতী কাজে লাগানো। আর এটাই ছিলো সকল নবীগনের কাজ। আর দাওয়াতী কাজের নেকী প্রচুর হওয়ার সাথে সাথে উহা (দীনের উপর) অবিচল থাকার উপায়সমূহের একটি উপায়ও। কারণ, যে আক্রমণ করে, তার আত্মরক্ষার প্রয়োজন হয় না। আর আল্লাহ আহ্মানকারীদের সাথে থাকেন। তাদেরকে তিনি সুদৃঢ় রাখেন এবং তাদের পদক্ষেপকে সঠিকভাবে পরিচালিত করেন। (দীনের প্রতি) আহ্মানকারী সেই ডাঙ্কা-রের মত, যে তার অভিজ্ঞতা ও জ্ঞানের দ্বারা রোগের চিকিৎসা করে। দাওয়াতী কাজের নেকীও প্রচুর। আল্লাহ সুবহানাহু তা'আলা বলেন,

﴿وَمَنْ أَحْسَنْ فَوْلَمْ يَمْنَ دَعَا إِلَى اللَّهِ وَعَمِلَ صَالِحًا وَقَالَ إِنِّي مِنَ الْمُسْلِمِينَ﴾

(فصلت: ৩৩)

অর্থাৎ, “যে আল্লাহর দিকে দাওয়াত দেয়, সৎকর্ম করে এবং বলে, আমি তো মুসলিমদের অন্তর্ভুক্ত, তার কথা অপেক্ষা উদ্ভূত কথা আর কার হতে পারে”? (সূরা হা-মীম সেজদাঃ ৩৩) আর রাসূল সাল্লাল্লাহু আলাইহি অসাল্লাম বলেন,

﴾لَأَنْ يَهْدِي اللَّهُ بِكَ رَجُلٌ خَيْرٌ لَكَ مِنْ أَنْ يَكُونَ لَكَ حُمْرُ النَّعْمٍ﴾

البخاري

৩০০৯

অর্থাৎ, “একটি মানুষও যদি তোমার দ্বারা সঠিক পথ পায়, তবে তা তোমার জন্ম লাল উটের চেয়েও উন্নত হবে”। (বুখারী ৩০০)

### ১১। সুদৃঢ়কারী সম্প্রদায়ের সাহচর্য থাকাঃ

যে সম্প্রদায়ের বৈশিষ্ট্যাতো সম্পর্কে রাসূল (সাল্লাল্লাহু আলাইহি অসাল্লাম) তাঁর (নিম্নের) বাণীতে আমাদেরকে অবহিত করেছেন।

((إِنَّ مِنَ النَّاسِ نَاسًا مَفَاتِحُ الْخَيْرِ مَغَالِقُ لِلشَّرِّ)) رواه ابن ماجة عن أنس

(১৯৪)

অর্থাৎ, “কিছু মানুষ আছেন, যারা কল্যাণের চাবি এবং অন্যায়-অনাচারের প্রতিবন্ধক”। (ইমাম ইবনে মাজা আনাস (রাঃ) থেকে হাদীসটি বর্ণনা করেছেন। ১৯৪/হাদীসের সানাদ সহীহ। দ্রষ্টব্যঃ সহীহ সুনানে ইবনে মাজা ২৩৭) সতাবাদী আলেমদের ও উপদেশদাতা সাথী-সঙ্গীদের খোজ করা এবং সব সময় তাঁদের সাথে মিশে থাকা সুদৃঢ় থাকার উপায়সমূহের অতীব এক শুরুতপূর্ণ উপায়। কারণ, তোমার এই সৎ সাথীরা এবং আদর্শবান তারবিয়াতদাতারাই-আল্লাহর পর-আপনার সঠিক পথে কায়েম থাকার সাহায্যকারী। এইরাই আপনাকে আল্লাহ কর্তৃক প্রাপ্ত নির্দর্শনাদি ও সুকোশলের মাধ্যমে সুপথে অবিচল রাখবেন। দৃঢ়তার সাথে একেবারে সাহচর্য অবলম্বন করুন এবং একেবারে সাথেই জীবন যাপন করুন। আর স্বীয় নাফসকে যিকরের মজলিসের ফয়ীলত থেকে বঞ্চিত করো না। নির্জনতা থেকে বাঁচতে চেষ্টা করবে, তা নাহলে শয়তান তোমাকে ছোঁ মেরে নিয়ে যাবে। কেননা, দলচূত ছাগলকেই নেকড়ে বাঘে খোঁয়ে ফেলে।

১২। আল্লাহর সাহায্যের ব্যাপারে পূর্ণ আস্ত্রাবান হওয়া এবং মনে করা যে, ভাবিষ্যৎ ইসলামেরই হবেং

মহিমান্বিত আল্লাহ বলেন,

﴿يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِنْ تَنْصُرُوا اللَّهَ يَنْصُرُكُمْ وَيَبْتَتْ أَفْدَامَكُمْ﴾ (খন্দ: ৭)

অর্থাৎ, “হে বিশ্বসীগণ, যদি তোমরা আল্লাহকে সাহায্য করো, আল্লাহ তোমাদেরকে সাহায্য করবেন এবং তোমাদের পা দৃঢ়প্রতিষ্ঠ করবেন”। (সূরা মুহাম্মাদঃ ৭) তিনি আরো বলেন,

﴿إِنَّ اللَّهَ يُدَافِعُ عَنِ الَّذِينَ آمَنُوا﴾ (الحج: মন্তব্য: ৩৮)

অর্থাৎ, “নিশ্চয় আল্লাহ মু’মিনদের পক্ষ থেকে প্রতিরক্ষা করবেন”। (সূরা হাজ্জঃ ৩৮) তিনি অন্যান্য বলেন,

﴿اللَّهُ وَلِيُّ الَّذِينَ آمَنُوا﴾ (বৰের: মন্তব্য: ২৫৭)

অর্থাৎ, “যারা স্ট্রীমান এনেছে, আল্লাহ তাদের অভিভাবক”। (সূরা বাক্সারাঃ ২৫৭)

১৩। বাতিল জিনিসের প্রকৃতি সম্পর্কে জানা এবং তার দ্বারা প্রত্যরিত না হওয়াঃ আল্লাহ বলেন,

﴿لَا يَنْرَنَكَ تَقْلِبُ الَّذِينَ كَفَرُوا فِي الْبِلَادِ، مَتَاعٌ قَلِيلٌ ثُمَّ مَأْوَاهُمْ جَهَنَّمُ وَبِئْسَ الْمَهَادُ﴾ (آل উম্রান: ১৯৭-১৯৬)

অর্থাৎ, “নগরীতে কাফেরদের চাল-চলন যেন তোমাদেরকে ধোকা না দেয়। এটা তো কয়েকদিনের সম্ভাগ। এরপর তাদের ঠিকানা হবে

দোষখ। আর সেটি হলো অতি নিকৃষ্ট অবস্থান”। (সুরা আল-ইমরানঃ ১৯৬- ১৯৭) আল্লাহর এই বাণী হলো মু’মিনদের জন্য ভূশিয়ারী যে তারা যেন বাতিল সম্পদায়দের চাল-চলনে, তারা যা কিছু প্রাপ্ত হয়েছে ও হবে এবং যে উন্নতি তারা অর্জন করেছে ও করবে, তাতে ধোকা না থায়। কারণ, এতদ্সত্ত্বেও তাদের ঠিকানা হবে জাহানাম। আর এটা অতি নিকৃষ্ট অবস্থান। পার্থিব সম্পদ তো ধূসশীল এবং অতীব তুচ্ছ। আল্লাহ তাঁর সতাবাদী মু’মিন বান্দাদের জন্য জান্মাতে যে সম্পদ প্রস্তুত রেখেছেন, তার সাথে এর (পার্থিব সম্পদের) তুলনা করা যায় না।

#### ১৪। অবিচল থাকতে সাহায্য করবে এমন চরিত্রে চরিত্রবান হওয়াঃ

আর এর মূলে রয়েছে ধৈর্য। কারণ, সহীহ হাদীসে এসেছে যে,

«وَمَا أُعْطِيَ أَحَدٌ مِّنْ عَطَاءٍ خَيْرٌ وَأَوْسَعُ مِنَ الصَّبَرِ» (رواه مسلم ২৪৭১)

অর্থাৎ, “কোন বাস্তিকে এমন কোন পুরুষকার দেওয়া হয় নি, যা ধৈর্যের চেয়েও উন্নত ও বাপক”। (মুসলিম ২৪৭১)

#### ১৫। সৎ লোকদের থেকে উপদেশ নেওয়াঃ

প্রিয় ভাই, সৎ লোকদের থেকে উপদেশ গ্রহণ করতে আগ্রহী হও এবং উপদেশ দেওয়া হলে তা হাদয়ঙ্গম করে বাস্তব রূপ দাও।

\* এই উপদেশ সফরে যওয়ার পূর্বেই তলব করো, যদি কোন বিপদে পতিত হওয়ার আশঙ্কা বোধ করো।

\* এই উপদেশ পরীক্ষার সময়ে অথবা সম্ভাব্য বিপদের পূর্বেই নেওয়ার চেষ্টা করো।

\* এই উপদেশ তখন গ্রহণ করো, যখন তোমাকে কোন পদে নিযুক্ত করা হবে কিংবা যখন তুমি অর্থ-বিত্তের উত্তরাধিকারী হবে। নিজেকে ও অপরকে সুদৃঢ় রাখো। আল্লাহ মু'মিনদের অভিভাবক।

১৬। জান্নাতের নিয়ামত ও জাহানামের আয়াব সম্পর্কে ভাবা এবং মৃত্যুকে স্মরণ করাঃ

জান্নাত হলো সুখের নগরী, দুঃখহারী এবং মু'মিনদের বাসস্থান। আর নফসের স্বভাব হলো, কোন বিনিময় ব্যতীত কোন কিছু তাগ করতে বা কোন আমল করতে এবং (দ্বীনের উপর) অবিচল থাকতে রায়ী নয়। বিনিময় তার জন্য কষ্টকে সহজ করে দেয় এবং রাস্তার সংকটময় ও কষ্টকর জিনিস তার জন্য পদানত হয়ে যায়। তাই যে প্রতিদান সম্পর্কে জানবে, তার জন্য আমলের কঠিনতা সহজ হয়ে যাবে। আর সে এই অবগতি নিয়ে চলা-ফিরা করবে যে, যদি সে অবিচল না থাকতে পারে, তাহলে সে এমন জান্নাত থেকে বঞ্চিত হবে, যার প্রশংসন্তা নভোমন্ডল ও ভূমন্ডল সদৃশ। এইভাবে মৃত্যুকে স্মরণ করা মুসলিমকে খারাপ অবস্থার দিকে ফিরে যাওয়া থেকে রক্ষা করবে। তাকে আল্লাহর সীমাসম্মুহের মধ্যে আটকে রাখবে, সীমা অতিক্রম করতে দেবে না। কারণ, সে যখন জানবে যে, তার মৃত্যুর নির্দিষ্ট সময় কয়েক মুহূর্তের পরও হতে পারে, তখন তার নাফস তাকে পদস্থলনের অথবা বাঁকা পথের কুমন্ত্রণা দেবে না। এই জনোই রাসূল (সাল্লাল্লাহু আলাইহি অসাল্লাম) বলেন,

((أَكْثُرُهُمْ هَاذِمُ الْأَذْنَاتِ)) أي الموت. رواه الترمذى ২৩০৭

অর্থাৎ, “(দুনিয়ার) স্বাদ-ত্প্রিকে বিলুপ্তকারী মৃত্যুকে খুব বেশী

বেশী সূরণ করো”। (তিরমিয়ী ২৩০৭/হাদীসটি হাসান ও সহীহ। দ্রষ্টব্যঃ সহীহ সুনানে তিরমিয়ী ২৩০৭)

### যে সময়ে অবিচল থাকতে হয়

#### প্রথমতঃ, ফিতনার সময়ঃ

দ্বীনের উপর অবিচল থাকার পরিস্থিতিগুলির মধ্যে হলো, ফিতনার সময় অবিচল থাকা এবং এমন দৈর্ঘ্যের দিনে সুদৃঢ় থাকা, যে দিনে দৈর্ঘ্যশীল ৫০জন সাহাবীর সমান নেকী পায়। কেননা, ফিতনার সময় যে সুদৃঢ় থাকে, সে বহু কলাগের উপর প্রতিষ্ঠিত থাকে। রাসূল (সাল্লাল্লাহু আলাইহি অসাল্লাম) বলেন, 

((إِنْ مِنْ وَرَائِكُمْ أَيَّامُ الصَّبْرِ، لِلْمُتَمَسِّكِ فِيهَا يُوْمَنْدَ بِمَا أَنْشَمْ عَلَيْهِ أَجْرُ خَمْسِينَ مِنْكُمْ، قَالُوا يَا نَبِيَّ اللَّهِ: أَوْ مِنْهُمْ؟ قَالَ: بَلْ مِنْكُمْ)) صحيح الترغيب والترهيب ৩১৭২، السلسلة الصحيحة للألباني ৪৯৪

অর্থাৎ, “তোমাদের পশ্চাতে এমন দৈর্ঘ্যের দিন আসছে সেদিন যে বাস্তি দ্বীনকে আঁকড়ে ধরে অবিচলতার পরিচয় দেবে, সে তোমাদের মধ্যেকার ৫০জন সাহাবীর সমান নেকী লাভ করবে। সাহাবীগণ বললেন, তাঁদের মধ্যেকার ৫০জনের সমান? তিনি বললেন, বরং তোমাদের মধ্যেকার”। (সিলসিলাতুল সাহীহা ৪৯৪/ সহীহ৩১৭২)

#### ফিতনার প্রকারঃ-

\* সম্পদ ও মর্যাদার ফিতনাঃ এই দুই ফিতনার ভয়াবহতা সম্পর্কে রাসূল (সাল্লাল্লাহু আলাইহি অসাল্লাম) বলেন,

((مَا ذُبْنَانِ جَائِعَانِ أَرْسِلَا فِيْ غَمِّ، بِأَفْسَدَ لَهَا مِنْ حِرْصِ الْمُرْءِ عَلَىِ الْمَالِ،

وَالشَّرْفُ لِدِينِهِ) صَحِحَ التَّرمِذِيُّ ۖ ۱۹۳۵

অর্থাৎ, “ক্ষুধার্ত দুই নেকড়েকে ছাগলের কোন দলের মধ্যে প্রেরণ করা হলে, তারা ছাগলের জন্য অতটা বিপর্যয়কারী হয় না, যতটা বিপর্যয়কারী হয় মানুষের দ্বীনের জন্য তার সম্পদের ও মর্যাদার প্রতি লোভ”। (সাহীহ সুনানে তিরমিয়ী ১৯৩৫) অর্থাৎ, সম্পদ ও মর্যাদার প্রতি মানুষের লোভ-লালসা তার দ্বীনের জন্য সেই ক্ষুধার্ত দুই নেকড়ের থেকেও বেশী বিপজ্জনক যা ছাগলের কোন দলের প্রতি প্রেরণ করা হয়।

\* স্ত্রী ও সন্তানদের ফিতনাঃ আল্লাহ তা'আলা বলেন,

﴿إِنَّ مِنْ أَزْوَاجِكُمْ وَأُولَادِكُمْ عَدُوًا لَّكُمْ فَاحْذَرُوهُمْ﴾ (التغابن: من الآية ١٤)

অর্থাৎ, “তোমাদের কোন কোন স্ত্রী ও সন্তান-সন্তুতি তোমাদের দুশ্মন। অতএব তাদের ব্যাপারে সতর্ক থাকো”। (সূরা তাগাবুন: ১৪)

\* নির্যাতন-নিপীড়ন, অবাধাতা ও যুলুম-অত্যাচার এবং মুসলিমকে তার দ্বীন থেকে প্রতিরোধ করার ফিতনা।

\* দাঙ্গালের ফিতনা। রাসূল (সাল্লাল্লাহু আলাইহি অসাল্লাম) আমাদের-কে দাঙ্গালের ফিতনা থেকে সতর্ক করেছেন এবং এই ফিতনায় পতিত হয়ে পড়লে তার বৈষম্যিক শক্তির দৃশ্য দেখে প্রতারিত না হয়ে দৈর্ঘ্য ও অবিচল থাকার নির্দেশ দিয়েছেন। তিনি বলেন,

﴿فَمَنْ رَأَهُ مِنْكُمْ فَلَيَقِرِّأْ عَلَيْهِ فَوَاتِحُ سُورَةِ الْكَهْفِ، إِنَّهُ يَخْرُجُ مِنْ خُلْهَةِ بَيْنِ الشَّامِ وَالْعِرَاقِ فَعَاثَ يَمِينًا، وَغَاثَ شَمَالًا، يَاعِبَادَ اللَّهِ اثْبِتُوا﴾ أخرجه ابن

ماجة: ٣٢٩٤ من حديث النواس بن سمعان، صحيح سنن ابن ماجة

অর্থাৎ, “তোমাদের কেউ তাকে দেখলে, সে যেন তার উপর সুরা কাহফের প্রাথমিক আয়াতগুলো পাঠ করে। সে শাম ও ইরাক্তের মধ্যবর্তী কোন স্থান থেকে আবির্ভূত হয়ে ডানে-বামে সর্বত্রে বিপর্যয়ের সৃষ্টি করবে। অতএব হে আল্লাহর বান্দারা, সুদৃঢ় থাকবে”। (ইমাম ইবনে মাজা হাদিসটি নাওয়াস বিন সাম্মানা’ন থেকে বর্ণনা করছেন। ৩২৯৪ /সহীহ সুনানে ইবনে মাজা ৩২৯৪) আর রাসূল (সাল্লাল্লাহু আলাইহি অসল্লাম) এই অবিচলতার দ্রষ্টান্তস্বরূপ এমন এক মু’মিন বাক্তির বাস্তব ঘটনা সম্পর্কে আমাদেরকে অবহিত করেছেন, যে দাজ্জালের ফিতনার সম্মুখে অনড় থাকবে এবং দৃঢ় বিশ্বাসই হবে তার অনড় থাকার প্রেরণা। সহীহ বুখারী শরীফে এসেছে,

((يَأَيُّ الْدَّجَالُ - وَهُوَ مُحَرَّمٌ عَلَيْهِ أَن يَدْخُلَ نَقَابَ الْمَدِينَةِ - يَنْزَلُ بَعْضَ السَّابَعِيَّةِ بِالْمَدِينَةِ، فَيَخْرُجُ إِلَيْهِ يَوْمَئِذِ رَجُلٌ وَهُوَ خَيْرُ النَّاسِ، أَوْ مِنْ خَيْرِ النَّاسِ، فَيَقُولُ: أَشْهَدُ أَنَّكَ الدَّجَالَ الَّذِي حَدَّثَنَا عَنْكَ رَسُولُ اللهِ ﷺ حَدِيثُهُ، فَيَقُولُ الدَّجَالُ: أَرَأَيْتَ إِنْ قَتَلْتُ هَذَا ثُمَّ أَحْسِنَهُ، هَلْ تَشْكُونَ فِي الْأَمْرِ؟ فَيَقُولُونَ: لَا. فَيَقْتُلُهُ ثُمَّ يُحْيِيهُ فَيَقُولُ حِينَ يُحْيِيهِ: وَاللَّهِ مَا كُنْتُ قَطُّ أَشَدَّ بَصِيرَةً مِنِّي الْيَوْمَ، فَيَقُولُ الدَّجَالُ أَقْتَلُهُ فَلَا يُسْلَطُ عَلَيْهِ)) رواه البخاري ١٨٨٢

অর্থাৎ, “দাজ্জালের আবির্ভাব ঘটবে- তার জন্ম মদীনার প্রবেশ পথ হারাম হবে- সে মদীনার বাইরে কোন এক লবণাক্ত অনুর্বর ভূমিতে অবতরণ করবে। মানুষের মধ্যে সব চেয়ে উত্তম অথবা শ্রেষ্ঠ মানুষের

একজন তার কাছে এসে বলবে, আমি সাক্ষা দিচ্ছি যে, তুই সেই দাঙ্গাল, যার সম্পর্কে রাসূল (সাল্লাল্লাহু আলাইহি আসাল্লাম) স্থীয় হাদীসে আমাদে-রকে বর্ণনা করেছেন। তখন দাঙ্গাল (তার নিকট উপস্থিত লোকদের লক্ষ্য করে) বলবে, আচ্ছা বলো তো, আমি যদি একে হত্যা করে পুনরায় জীবিত করি, তাহলে আমার বাপারে তোমাদের কি আর কোন সন্দেহ থাকবে? লোকেরা বলবে, না। তখন দাঙ্গাল তাকে হত্যা করে পুনরায় জীবিত করবে। এই বাক্তি জীবিত হয়ে বলবে, আজকের পূর্বে (তোমার দাঙ্গাল হওয়ার বাপারে) এত প্রবলভাবে অবগত ছিলাম না। তখন দাঙ্গাল ‘আমি ওকে হত্যা করবো’ বলে উদাত হবে, কিন্তু সে আর তাকে হত্যা করতে সম্মত হবে না। (বুখারী ১৮৮-২)

### দ্বিতীয়তঃ, জেহাদে অবিচল থাকাঃ

জেহাদের ময়দানের তরবারির বৎকার এবং মৃত্যুর শব্দ আল্লাহর অসংখ্য শক্রদের বিরুদ্ধে মোকাবেলাকারী সতাবাদী মু'মিনদের অবিচলতা, তাগকে বাড়িয়ে দেয়। আর এক আল্লাহর সামনে আরো বেশী করে নিজেদেরকে পেশ করায় বৃক্ষি পাই। তাদের আশা কেবল আল্লাহর সাহায্য-সহযোগিতা এবং তার ক্ষমা লাভ। মহান আল্লাহ বলেন,

﴿وَكَائِنُونَ مِنْ نَبِيٍّ فَاتَّلَ مَعَهُ رِبِّيُّونَ كَثِيرُ فَهَا وَهَنُوا لِمَا أَصَابُهُمْ فِي سَبِيلِ اللهِ وَمَا  
ضَعُفُوا وَمَا أُسْتَكَانُوا وَاللهُ يُحِبُّ الصَّابِرِينَ، وَمَا كَانَ قُوَّهُمْ إِلَّا أَنْ قَالُوا رَبِّنَا أَغْفِرْ  
لَنَا ذُنُوبَنَا وَإِسْرَافَنَا فِي أَمْرِنَا وَبَئَبْتُ أَقْدَامَنَا وَأَنْصَرْنَا عَلَى الْقَوْمِ الْكَافِرِينَ﴾ (آل

অর্থাৎ, “আর বহু নবী ছিলেন; যাদের সঙ্গী-সাথীরা তাঁদের অনুবর্তী হয়ে জেহাদ করেছে। আল্লাহর পথে তাঁদের কিছু কষ্ট হয়েছে বটে, কিন্তু (কিছু কষ্ট হলেও) আল্লাহর রাহে তাঁরা হেরেও যান নি, ক্লান্তও হন নি এবং দমেও যান নি। আর যারা সবর করে, আল্লাহ তাদেরকে ভাল বাসেন। তাঁরা কিছু বলেন নি, শুধু বলেছেন, হে আমাদের পালনকর্তা! মোচন করে দাও আমাদের পাপ এবং যা কিছু বাড়াবাড়ি হয়ে গেছে আমাদের কাজে। আর আমাদেরকে দৃঢ় রাখো এবং কাফেরদের উপর আমাদেরকে সাহায্য করো’। (সূরা আল-ইমরানঃ ১৪৬-১৪৭) এই হলো দৃঢ়তা অবলম্বনকারীদের অবস্থা। ঘূর্ণিবায়ু তাঁদেরকে ঐরূপ উত্তোলিতে পারে না, যেভাবে দুর্বল-কম্পজোর স্টেমানের লোকদের উড়িয়ে দেয়। আল্লাহ তা’আলা বলেন,

﴿وَلَمَّا بَرَزُوا لِحَالُوتَ وَجْنُودِهِ قَالُوا رَبَّنَا أَفْرُغْ عَلَيْنَا صَرْبَا وَبَئْتْ أَفْدَانَنَا وَانْصُرْنَا

عَلَى الْقَوْمِ الْكَافِرِينَ﴾ (البقرة: ২৫০)

অর্থাৎ, “আর যখন তারা জালুত ও তার সেনাবাহিনীর মোকাবিলায় বের হলো, তখন তারা দোআ করলো, হে আমাদের পালনকর্তা! আমাদের মনে ধৈর্য সৃষ্টি করে দাও, আমাদেরকে দৃঢ়পদ রাখো এবং কাফের জাতির বিরুদ্ধে আমাদের সাহায্য করো”। (সূরা বাক্সারাঃ ২৫০) আর এই ধৈর্যের ও অবিচলতার সুফল হলো, দুনিয়াতে সৌভাগ্য লাভ এবং পরকালে এই উভয় (ধৈর্য ও অবিচলতার) গুণে সংশ্লিষ্ট বাক্তিদের জন্য অপেক্ষা করছে উত্তম প্রতিদান।

## ত্রৃতীয়তঃ, সঠিক পথে সুদৃঢ় থাকা।

প্রকৃত মুসলিম তো সেই, যে ইসলামী শিক্ষার বাস্তবায়নের ক্ষেত্রে সর্বতোভাবে যত্ন নেয়। বিদ'আত, অবাধাতা এবং রঙ-তামাশা পরিহার করে সুন্নাতকে শক্ত করে ধারণ করে, যাতে সে আল্লাহর অনুমতিক্রমে মুক্তিপ্রাপ্ত লোকদের অন্তর্ভুক্ত হয়। বিদ'আতের প্রতি আহ্বানকারীদের সংখ্যা অনেক। বিশেষতঃ বর্তমানে। তারা বিদআ'তকে শরীয়তের সাথে সংযুক্ত করে। তারা জানে না যে, শরীয়ত পরিপূর্ণ হয়ে গেছে, তাতে আর কোন ঘাটতি নেই। কাজেই প্রত্যেক মুসলিমের অপরিহার্য কর্তব্য হলো, দ্বিনে নতুন উদ্ভাবিত জিনিসে (বিদআ'তে) পাতিত হওয়া থেকে সতর্ক থাকা।

## চতুর্থতঃ, মৃত্যুর সময় অবিচল থাকাঃ

কাফের ও পাপীরা কঠিন ও মুর্মুর্য সময়ে অবিচলতা থেকে বঞ্চিত হয়। তাই তারা মৃত্যুর সময় কালেমা 'শাহাদাত' উচ্চারণ করতে সক্ষম হয় না। আর এটা হলো সমাপ্তি কাল মন্দ হওয়ার নির্দর্শন। কারণ, রাসূল (সাল্লাল্লাহু আলাইহি অসাল্লাম) বলেন,

)) مَنْ كَانَ أَحَرُّ كَلَامَهُ لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ دَخَلَ الْجَنَّةَ (سن أبى داود ৪৬৭৩))

অর্থাৎ, “যার শেষ বাক্য ‘লা-ইলাহা ইল্লাল্লাহ-হ’ হবে, সে জান্মাতে প্রবেশ করবে”। (আবু দাউদ ২৬৭৩/হাদীসটি সহীহ। দ্রষ্টব্যঃ সহীহ সুনানে আবু দাউদ ৩১১৯) কাজেই সতাবাদী মু’মিনরা বাতীত অনা কেউ (মৃত্যুর সময়) এই কালেমা উচ্চারণ করতে পারে না। সমাপ্তি কাল মন্দ হওয়ার নির্দর্শনের মধ্যে হলো, এক বাক্তিকে মৃত্যুর সময় যখন বলা হলো, ‘লা-ইলাহা ইল্লাল্লাহ-হ’ বলো, তখন সে না বলার জন্য

স্থীয় মাথা ডানে ও বামে ঘুরিয়ে নিতে লাগলো। অপর একজন মৃত্যুর সময় বলে, এই কাপড়টা তো খুব ভাল। এটা তো সস্তায় কেনা হয়েছে। তৃতীয়জন মৃত্যুর সময় দাবা খেলার ঘুটির নাম সারণ করে। চুতুর্থজন মনে মনে কিছু গুন গুনায় অথবা গানের কোন বাকা আবৃত্তি করে কিংবা প্রেমিকার কথা উল্লেখ করে। কারণ, এই জিনিসগুলোই তাদেরকে আল্লাহর যিকু এবং তাঁর ইবাদত থেকে উদাসীন রেখেছিলো। তাই (মৃত্যুর সময়) এরা কালেমা ‘শাহাদত’ উচ্চারণ করতে সক্ষম হয় না। মৃত্যুর সময় এদের চেহারা কালো দেখা যায়, অথবা দুর্গন্ধ আসে কিংবা আআ বের হওয়ার সময় তাদের চেহারা ক্রিবলা বিমুখ থাকে। ‘লা হাউলা ওয়ালা কুউওয়াতা ইল্লা-হ বিল্লা-হ’। (আল্লাহর সাহায্য বাতীত ভাল কাজ করার এবং মন্দ কাজ হতে ফিরার সাধা নেই।)

পক্ষান্তরে নেক ও সুমাতের অনুসারীদের অবস্থা এই হবে যে, তাঁরা মৃত্যুর সময় অবিচল থাকার তৌফীক লাভ করবেন। ফলে দুই শাহাদত বাকা উচ্চারণ করতে সক্ষম হবেন। তাঁদের অবস্থা থেকে এমন জিনিস ফুটে উঠবে, যা সমাপ্তি কাল সুন্দর হওয়াই প্রমাণ করবে। যেমন, এদের চেহারা হবে হাসাময়, পরিবেশ হবে সুগন্ধময় এবং আআ বের হওয়ার সময় সুসংবাদ পাওয়ার এক প্রকার ভাব তাঁদের থেকে প্রকাশ পাবে। কেননা, ফেরেশতারা তখন তাঁদেরকে জানাতের সুসংবাদ দান করেন। এই ধরনের মানুষের বাপারে মহান আল্লাহ বলেন,

﴿إِنَّ الَّذِينَ قَالُوا رَبُّنَا اللَّهُ ثُمَّ اسْتَقَامُوا تَنَزَّلَ عَلَيْهِمُ الْمَلَائِكَةُ أَلَا تَخَافُوا وَلَا تَخْرُجُوا وَأَبْشِرُوا بِالْجُنَاحِ الَّتِي كُشِّمْتُمْ تُوعَدُونَ﴾ (فصلت: ৩০)

অর্থাৎ, নিশ্চয় যারা বলে, আমাদের পালনকর্তা আল্লাহ, অতঃপর তাতেই অবিচল থাকে, তাদের কাছে ফেরেশতা অবর্তীর্ণ হোন এবং বলেন, তোমরা ভয় করো না, চিন্তা করো না এবং তোমাদের প্রতিশ্রুত জান্নাতের সুসংবাদ শোন'। (সূরা হা-মীম সেজদাঃ ৩০) আয়াতের তফসীর হলো, 'তারা অবিচল থাকে' অর্থাৎ, তা ওহীদ এবং তাদের উপর অত্যাবশাকীয় বিষয়ের উপর অবিচল থাকে। 'তাদের কাছে ফেরেশতা অবতরণ করেন' অর্থাৎ, তাদের মৃত্যুর সময় ফেরেশতা তাদের কাছে আসেন। 'তোমরা ভয় করো না' অর্থাৎ, মৃত্যুকে এবং মৃত্যুর পরের ব্যাপারকে ভয় করো না। 'চিন্তা করো না' অর্থাৎ, পরিবার ও সন্তান-সন্ততি যাদেরকে ছেড়ে গেলে, তাদের ব্যাপারে চিন্তা করো না। তোমার হয়ে আমরা তাদের দেখা-শোনা করবো।

### (সত্য পথে) অবিচলতার ক্রিয়া (বাস্তব) চিত্র বিলাল বিন রাবাহ (রাঃ)

হাবশী ক্রীতদাস বিলাল। রাসূল (সাল্লাল্লাহু আলাইহি অসাল্লাম)-এর প্রথম মুত্যায়িন। আল্লাহর তাঁর প্রতি সন্তুষ্ট হোন এবং তাঁকেও সন্তুষ্ট করুন! আল্লাহর এই বান্দা মুহাম্মাদ (সাল্লাল্লাহু আলাইহি অসাল্লাম) ও তাঁর দাওয়াতের কথা শুনে অনন্তি বিলম্বে আল্লার দীনে প্রবেশ করেন। তাঁর মুনিব উমায়া বিন খালাফ তাঁর ইসলাম গ্রহণের কথা শুনে ক্রোধে জুলে উঠে। ইসলাম থেকে ফিরিয়ে আনার নিমিত্তে তাঁর উপর অকথ্য নির্যাতন চালানো আরম্ভ করে। নির্মমভাবে প্রহার করা হয়। পানি ও খাদ্যবিহীন অবস্থায় উত্তপ্ত রৌদ্রে ফেলে রেখে তাঁর বুকের উপর ভারী পাথর স্থাপন করা হয়। আর এই অবস্থায় তাঁর মুখ

থেকে কেবল উচ্চারিত হচ্ছিল 'আহাদ আহাদ' /আল্লাহ এক, আল্লাহ এক। যতই তাঁর উপর নির্যাতন-নিপীড়নের পালা বাঢ়ছিল, ততই তাঁর মুখ থেকে উচ্চারিত হচ্ছিল এই অবার্থ বাণী। দীর্ঘ দিন পর্যন্ত শাস্তি দিতে দিতে তাঁর মুনিব ক্লান্ত হয়ে পড়লো। আর বিলাল (রাঃ) ছিলেন ইসলামের উপর অনড়-অবিচল। এক পর্যায়ে আবু বাকার (রাঃ) তাঁর মুনিবের কাছে এসে তার নিকট হতে তাঁকে ক্রয় করে স্বাধীন করে দেন। বদর যুদ্ধে বিলাল (রাঃ) ও উমায়া পরম্পরের মুখ্যমুখ্য হয়ে ছিলো। বিলাল (রাঃ)কে আল্লাহর দ্বীন থেকে ফিরিয়ে আনার নিমিত্তে তাঁর উপর অকথ্য নির্যাতনকারী উমায়ার শেষ নিষ্পত্তি ঘটে ছিলো তাঁরই (বিলালেরই) হাতে।

### আম্মার বিন ইয়াসির (রাঃ):

তাঁর পিতা ইয়ামান থেকে এসে মকাবি বসবাস করেন। এখানে সুমায়া বিনতে খায়াত নামক এক মহিলাকে বিবাহ করেন। অতঃপর তাঁরা আম্মার নামের এক পুত্র সন্তান লাভ করেন। অতি সতৰ এই ছোটু পরিবারটি ইসলাম গ্রহণে ধনা হয়। ফলে কুরাইশদের কঠোর নির্যাতনের সম্মুখীন হয়। দ্বীন থেকে ফিরিয়ে আনার প্রয়াসে তাদের উপর নির্মম অত্যাচার চালানো হয়। মকাবি মরাভূমির জুলন্ত রৌদ্রে খানা-পানি ছাড়াই তাদের ফেলে রাখা হয়। চাবুকের আঘাত তাঁদের চামড়াকে ক্ষত-বিক্ষত করে দেয়। তাঁদের বুকের উপর অতীব ভারী পাথর স্থাপন করা হয়। কিন্তু এতদসত্ত্বেও তাঁদেরকে তাঁদের দ্বীন থেকে ফিরিয়ে আনতে সক্ষম হয় নি, বরং তাঁদের অবিচলতা আরো বৃদ্ধি করেছিলো। আম্মার জননী আয়াবের তীব্রতায় মৃতুবরণ করে ইসলামের প্রথম

শহীদ হওয়ার গৌরব অর্জন করেন। আর পিতা-পুত্র ধৈর্যের সাথে ইসলামের উপর কায়েম থাকেন। তাঁদের দৃঢ় সংকল্প ও জেদের সামনে তাঁদেরকে বর্জন করা বাতীত কাফেরদের আর কোন উপায় ছিলো না। তাই নিরপায় হয়ে শেষে তারা তাঁদের পরিহার করে। আম্মার (রাঃ)র সতত এবং সতোর উপর তাঁর কায়েম থাকার বলিষ্ঠতা দেখে রাসূল (সাল্লাল্লাহু আলাইহি অসাল্লাম) তাঁকে অতাধিক ভালবাসতেন।

### মুসআ'ব বিন উমায়ের (রাঃ)

মক্কার বিন্দুশালী অতীব সুদর্শন এক যুবক। সুখ-সমৃদ্ধির মধ্য দিয়েই অতিবাহিত হচ্ছিল তাঁর জীবন। এই যুবক বিশ্বস্ত মুহাম্মাদ (সাল্লাল্লাহু আলাইহি অসাল্লাম) সম্পর্কে মক্কাবাসীদের কথা-বার্তা শ্রবণ করেন। মুহাম্মাদ, যিনি বলেন, তাঁকে নাকি আল্লাহ একমাত্র তাঁরই ইবাদত করার এবং তিনি বাতীত অন্তরে ইবাদত বর্জন করার প্রতি আহ্বানকারী করে পাঠিয়েছেন। অনুরূপ তিনি শোনেন যে, মুহাম্মাদ (সাল্লাল্লাহু আলাইহি অসাল্লাম) তাঁর সাথী-সঙ্গীদের নিয়ে আরক্ষাম বিন আবীল আরক্ষামের বাড়িতে একত্রিত হোন। তাঁদেরকে কুরআন পড়ে শুনান এবং তাঁদেরকে এই নতুন দ্বিনের শিক্ষা দান করেন। এক সন্ধ্যায় তিনি এই নবী যে জিনিসের প্রতি আহ্বান জানান সে সম্পর্কে জ্ঞাত হওয়ার জন্য তাঁদের ওখানে যাওয়ার সিদ্ধান্ত গ্রহণ করেন। কুরআনের কিছু আয়াত শোনা মাত্রই ঈমান তাঁর অন্তরে প্রবেশ করে যায়। তিনি ইসলাম গ্রহণ করে ফেললেন। তবে তিনি তাঁর ইসলামকে গোপন রাখেন। আর এই গোপনীয়তা কুরাইশদের ভয়ে নয়, বরং তাঁর সেই মায়ের ভয়ে, যে মা তাঁকে অতাধিক ভালবাসে। তিনি তাঁর (মায়ের)

বড়ই সম্মান করতেন। তিনি মুহাম্মাদ (সাল্লাল্লাহু আলাইহি অসাল্লাম) এবং তাঁর সাথী-সঙ্গীদের সাথে মিলিত হওয়ার জন্য আরক্ষামের বাড়িতে যাতায়াতের পালা জরী রাখেন। একদা তাঁকে এই বাড়িতে প্রবেশ করতে কোন এক মুশরিক দেখে নেয়। দ্রুত এ খবর তাঁর মায়ের কাছে পৌছে যায়। মা তখন তাঁকে ইসলাম থেকে ফিরে আসতে বাধা করার প্রচেষ্টায় বাড়ির এক কামরায় আবদ্ধ করে দেয়। কিন্তু এতে তাঁর জেদ ও দ্বিনকে আরো শক্ত করে ধরে থাকার মানসিকতাই বৃদ্ধি পায়। অতঃপর এই বন্দী জীবন থেকে পালিয়ে গেলে তাঁর মা পোশাক-পরিচ্ছদ, খাবার-দাবার এবং মাল-ধন সব কিছু থেকেই তাঁকে বঞ্চিত করে। ফলে এই বিন্দুশালী যুবক নিঃস্ব হয়ে ফাটা ও তালি দেওয়া পোশাক পরতে বাধা হয়। এই নেক ছেলে তাঁর মাকেও ইসলামে আনতে বহু চেষ্টা করেন, কিন্তু সে (তাঁর মা) অস্বীকার করে এবং কসম খেয়ে বলে যে, সে কখনোও ইসলামে প্রবেশ করবে না। রাসূল (সাল্লাল্লাহু আলাইহি অসাল্লাম)-এর নিকটে ছিলো 'মুসআ'ব (রাঃ) র সুমহান মর্যাদা। তাই তিনি মদীনাবাসী-দেরকে ইসলামের দাওয়াত ও ইসলামী শিক্ষা দেওয়ার জন্য তাঁকে সেখানে প্রেরণ করেন। যখন তিনি সেখানে (মদীনায়) পৌছেন, তখন সেখানে মুসলিমের সংখ্যা ছিলো মাত্র ১২জন। কিন্তু মাত্র কয়েক মাসের মধ্যেই আল্লাহর অনুগ্রহে সমস্ত মদীনাবাসী তাঁর দাওয়াতে ইসলাম গ্রহণ করে ফেলে।

ওহুদের যুদ্ধে এই নিভীক যুবক এক হাতে ইসলামের পতাকা এবং অপর হাতে তরবারী ধারণ করে বীরতের সাথে লড়াই করেন। মুশরিকরা চতুর্দিক থেকে তাঁর উপর ঝাপিয়ে পড়ে। মুশরিকদের একজন তরবারী দিয়ে আঘাত করে তাঁর এক হাত কেটে দিলে তিনি

অপর হাত দিয়ে পতাকা ধারণ করে আত্মরক্ষার প্রয়াস জারী রাখেন। মুশরিক আবার আঘাত করে তাঁর অপর হাতটিও যখন কেটে দেয়, তখন তিনি বাহুদ্বয় বুকের সাথে মিলিয়ে পতাকা উত্তোলন করে রাখেন। অতঃপর উক্ত মুশরিক বর্ণ দিয়ে তাঁর বুকে আঘাত করলে তিনি পড়ে যান এবং পতাকাও ভুপাতিত হয়। রাসূল (সাল্লাল্লাহু আলাইহি অসাল্লাম) তাঁকে এই অবস্থায় দেখে মহান আল্লাহর এই বাণী পাঠ করেন,

﴿مِنَ الْمُؤْمِنِينَ رِجَالٌ صَدَقُوا مَا عَاهَدُوا اللَّهُ عَلَيْهِ﴾ (الأحزاب: من الآية ٢٣)

অর্থাৎ, “মু’মিনদের মধ্যে অনেকেই আল্লাহর সাথে কৃত অঙ্গীকার পূর্ণ করেছে”। (সুরা আহ্যাবঃ ২৩)

### উল্লেখ শারীক গাযিয়া বিনতে জাবিরঃ

তাঁর স্বামীর পরিবারের লোক তাঁর ইসলাম গ্রহণ সম্পর্কে অবগত হলে বলে, আমরা তোমাকে কঠোর শাস্তি দেবো। গুয়ায়া বলেন, তারা আমাকে আমার বাড়ি থেকে তুলে এমন এক উটের উপর বসায়, যা ছিলো তাদের সর্বাধিক নিকৃষ্ট ও কঠোর প্রকৃতির বাহন। তারা আমাকে মধু দিয়ে রুটি খাওয়াতো, কিন্তু একফোটা পানি আমায় পান করতে দিতো না। এইভাবে দ্বিপ্রত্ব পর্যন্ত আমরা চলতে থাকি। সুর্যের তাপ অত্যন্ত প্রথর হলে তারা বাহন থেকে অবতরণ করে তাদের তাঁবু স্থাপন করে এবং আমাকে প্রথর রৌদ্রে ফেলে রাখে। এতে আমার জ্ঞান, শ্রবণ শক্তি এবং দর্শণ শক্তি লোপ পেয়ে যায়। তিন দিন পর্যন্ত তারা এই আচরণ আমার সাথে করতে থাকে। তিন দিনে তারা আমাকে

বলে, যে জিনিসের উপর তুমি প্রতিষ্ঠিত তা তাগ করো। তাদের কথা-বার্তার শব্দ ছাড়া আমি কিছুই বুঝতে পারলাম না। আমি আমার আঙ্গুলকে আসমানের দিকে তুলে একত্বাদের ইঙ্গিত করলাম। আল্লাহর শপথ! আমি এই অবস্থায় পড়ে ছিলাম। আমার কষ্ট-ক্লেশ তার শেষ সীমা পর্যন্ত পৌছেছিলো। হঠাতে আমি আমার বুকে বালতির শীতলতা অনুভব করলাম। অতঃপর তা ধারণ করে তা থেকে এক শ্বাস পানি পান করলাম। অতঃপর বালতি আমার নিকট থেকে উঠে গেলো। আমি লক্ষ্য করে দেখলাম, তা (বালতি) আসমান ও যমীনের মধ্যে ঝুলছে। দ্বিতীয়বার নেমে এলো, আমি তা থেকে আবার এক শ্বাস পানি পান করলাম। অতঃপর পুনরায় উঠে গেলো। আমি লক্ষ্য করে দেখলাম, তা আসমান ও যমীনের মধ্যে ঝুলছে। তৃতীয়বার আবার নেমে এলো, আমি তা থেকে পরিতৃপ্ত সহকারে পানি পান করলাম এবং আমার মাথায়, চেহারায় এবং কাপড়ের উপরেও পানি ঢেলে নিলাম। তারা (তাঁবু) থেকে বের হয়ে আমার এ দৃশ্য দেখে জিজ্ঞেস করলো,..হে আল্লাহর দুশ্মন, এ (পানি) তুমি কোথা থেকে পেলে? আমি বললাম, দুশ্মন আমি নই, বরং আল্লাহর দুশ্মন তো সেই-ই, যে তাঁর দীনের বিরোধিতা করে। আর এ (পানি) কোথা থেকে পেলাম জানতে চাও? এটা তো আল্লাহ প্রদত্ত রুয়ী। তিনি বলেন, তারা দ্রুত তাদের মশকের কাছে এসে দেখে তা আবদ্ধ অবস্থাতেই আছে খোলা হয় নি। তাই তারা বলে উঠলো, আমরা সাক্ষা দিচ্ছি, যে সত্তা তোমার প্রতিপালক, সেই সত্তা আমাদেরও প্রতিপালক। আমাদের তোমার সাথে এতো দুর্বিহারের পর যে সত্তা তোমাকে এখানে রুয়ী দান করেছেন, তিনিই হনেন ইসলাম প্রবেশতা। তারা সকলেই ইসলাম গ্রহণ ক'রে রাসূল

(সাল্লাল্লাহু আলাইহি অসাল্লাম)-এর নিকট হিজরত করো। তারা নিজেদের চাহিতে আমাকে বেশী মর্যাদা দিতো এবং আমার উপর আল্লাহর অনুগ্রহকে স্বীকার করতো।

হে আল্লাহ! আমরা তোমার নিকট দীনের উপর অবিচল থাকার তোফীক কামনা করছি। আমাদের শেষ প্রার্থনা হলো, সমস্ত প্রশংসা বিশ্বের প্রতিপালক আল্লাহর জন্য।

وَصَلَى اللَّهُ عَلَى نَبِيِّنَا مُحَمَّدٍ وَعَلَى آلِهِ وَصَحْبِهِ أَجْمَعِينَ

طبعة النرجس التجارية   
NARJIS PRINTING PRESS  
تلفون : ٢٣١٦٦٥٤ / ٢٣١٦٦٥٣  
فاكس : ٢٣١٦٨٦٦ الريلاض

# وسائل الثبات

ابن الهرشن علیہ السلام

الْحَكَمَاتُ الْعَمَلُونَ الَّذِيَّنَ هُنَّ أَمْرًا وَأَمْرًا وَأَمْرًا  
بِالْعَلَيِّ الْمُسْلِمِينَ يَتَّبَعُهُمَا الْمُتَّبِّعُونَ

